
 

 

SINCRETISMO RELIGIOSO NO BRASIL COLONIAL 
 

    Autor: Rafael Gabriel dias verli 
                           Orientador: Msc. Paulo Vinicius da Silva Santana 
             Curso: História Período:8 Área de pesquisa: História da religião 
 
 
Resumo: O presente artigo buscar descrever a importância e o surgimento do 
sincretismo religioso nas terras colônias, analisando diversos grupos como os 
escravos, indígenas e cristãos-novos. Através desses relatos é destacado a 
religiosidade de cada um desses grupos e a presença e influência da igreja católica 
na colônia que praticava intolerância religiosa fazendo com que o sincretismo fizesse 
parte da religiosidade colonial, sendo essa mistura parte do cotidiano do homem 
colonial. Essa fusão religiosa é notada atualmente na religiosidade da sociedade 
atual, sendo ela fruto de diversas crenças diferentes que foram se unindo e se 
adaptando, contribuindo para que ela sobrevivesse ao longo dos séculos. 
 
 
Palavras-chave: Sincretismo, Igreja Católica, Inquisição, Religiosidade. 
 
 
 
 
 
 
 
 



5 

 

1. INTRODUÇÃO 

O Brasil é um país com grande quantidade de adeptos a religião. O presente 
artigo analisará como tal fator emergiu em terra colonial e como alargou-se e, o mais 
importante: por que houve a ocorrência de um sincretismo tão forte em uma colônia 
em que predominava o catolicismo e a Inquisição que condenava qualquer outro tipo 
de crença que não condizia com o catolicismo romano.  

Além disso, o presente artigo tem como objetivo propor uma reflexão sucinta 
da influência religiosa no Novo Mundo, dando ênfase às heterogêneas linhas de 
pensamento, com enfoque nas análises clássicas de Laura de Mello e Souza e 
Ronaldo Vainfas.  Tendo a consciência de que: 

 
A religião é um dos fatores mais característicos de um povo; 
analisando-a cuidadosamente, é possível estudar o modo como os 
homens se relacionam e como é o contato deles com a natureza e 
com o desconhecido. É de se esperar que a formação dos elementos 
religiosos seja algo único e complexo, já que não há dois lugares 
com mesmas condições no mundo (OLIVEIRA, 2012, p.3). 

 

Tendo em vista que este artigo busca descrever a religiosidade que marcou 
a vida do homem colonial e relatar uma vida sincrética e multifacetada pela 
diversidade religiosa que emergiu no Brasil colônia. Segundo Souza (2009, p.127), 
Novo Mundo foi marcado por uma catequização superficial, onde os Jesuítas 
estavam mais preocupados em vestir o Índio do que ensinar a fé católica. Sendo 
assim, poderia o despreparo dos Jesuítas ter sido o fator determinante que culminou 
nas heresias dos novos originados na fé? Desse modo, esse processo de misturas 
religiosas que conseguiram sobreviver e se adaptar em meio à perseguição 
realizada pela Igreja será analisado, sabendo que, o Brasil estava povoado por 
diferentes etnias, em que cada uma trouxe consigo a suas crenças e conseguiram 
mantê-las acesas ao longo da história do Brasil (VAINFAS, SOUZA, 2000). 

Além disso, levantou-se outra questão, com relação à Inquisição, muitos 
considerados hereges foram julgados e condenados pelo Santo Ofício, todavia, os 
Cristãos-novos foram alvo de maior e mais brutal perseguição em terras coloniais, 
mas a que se deve este fato? Pois, segundo Vainfas (2010, p.247), o período 
medieval foi marcado por uma constante luta contra os hereges, sendo eles aqueles 
que divergiam e agiam de forma contrária aos pensamentos e dogmas da Igreja 
Católica, eles eram considerados como pessoas que se desviaram da “verdadeira 
fé” na visão da igreja católica. Sendo assim, seriam eles hereges ou meros 
injustiçados? 

A religião durante séculos motivou guerras, governos e conflitos, e por causa 
dela sociedades se desenvolveram ao redor de igrejas, por conta da grande 
influência que ela possuía. Sendo assim, ela deve ser estudada e analisada ao 
longo do tempo, tendo em vista, que suas questões são capazes de gerir os rumos 
do mundo, levando-se em conta que ela é um instrumento de controle de 
pensamento e de aplicação de ideologias, com isso, se faz notória a importância 
deste artigo  e desta temática. Além disso, o homem durante séculos buscou 
explicar as catástrofes por meio da religião, como por exemplo a explicação de 
catástrofes naturais sendo provenientes da fúria divina, demonstrando assim um 
desejo de se ter uma explicação metafísica por parte dos seres humanos. 
 

A religião sempre teve um aspecto intelectual. O crente tem idéias 
bem definidas sobre como a humanidade e o mundo vieram a existir, 



6 

 

sobre a divindade e o sentido da vida. Esse é o repertório de idéias 
da religião, que se expressam por cerimônias religiosas (ritos) e pela 
arte, mas em primeiro lugar pela linguagem. Tais expressões 
lingüísticas podem ser escrituras sagradas, credos, doutrinas ou 
mitos (GAARDER, HELLERN, NOTAKER, 2000, p.18). 

 
Com o objetivo de mostrar a imposição do catolicismo sobre as demais 

religiões, que se utilizava da Inquisição como forma de controle e punição, que 
caracterizava indivíduos como hereges, será analisada, neste trabalho, a opressão 
religiosa e a má formação e catequização dos jesuítas no Brasil. A fim de analisar, 
se, de fato, as heresias na colônia foram frutos de uma religiosidade superficial? O 
índio utilizou da violência para não se sujeitar a uma fé apenas prática? Por que as 
senzalas foram fundamentais para a preservação das crenças e culturas africanas? 

Assim sendo, o trabalho objetiva analisar todas essas questões inerentes a 
imposição da religião e seus impactos ao longo dos séculos. 
 
2. DESENVOLVIMENTO 
2.1. Referencial Teórico 
2.1.1. Trazendo o cristianismo para o Brasil: Jesuítas e Indígenas nos 
primeiros anos 

De acordo com Souza (2009), a Contrarreforma colaborou para que o 
catolicismo chegasse ao Novo Mundo. Desse modo, os portugueses foram os 
primeiros colonizadores a desembarcaram na colônia onde seu deus era 
desconhecido, e num cenário em que Tupã era a figura de destaque dos Tupis que 
habitavam essas terras a serem colonizadas, sem contar os inúmeros outros deuses 
que já eram reverenciados pelos nativos que já residiam no Brasil, dessa  maneira, 
ao desembarcarem os colonizadores se deparam com um povo que praticava uma 
religiosidade politeísta. Sendo assim, iniciou-se o processo de colonização e com ele 
uma imposição de uma nova religião, manifestando-se assim, um catolicismo na 
colônia, e este daria início ao sincretismo religioso no Novo Mundo: “Se o catolicismo 
na Europa já havia sofrido influência das crenças pagãs, sua manifestação popular 
no Brasil seria contaminada pelas diversas culturas religiosas em contato tornando-
se dinâmica e assumindo variadas manifestações” (FONSECA, 2012, p. 113). 
 

Sendo assim, o período Colonial foi marcado por um catolicismo 
sincrético, e isso, mesmo apesar do Santo Ofício e a Inquisição 
buscarem controlar toda forma de heresias e paganismos na colônia, 
e mesmo trazendo punição para qualquer outra crença que não fosse 
o catolicismo, tendo em vista que: “O cristianismo vivido pelo povo 
caracterizava-se por um profundo desconhecimento dos dogmas, 
pela participação na liturgia, sem a compreensão do sentindo dos 
sacramentos e da própria missa (SOUZA, 2009, p.124)”. 

 

De modo que, foram os Jesuítas grandes contribuintes para o sincretismo no 
Brasil, mesmo tentando combatê-lo, e isso por conta dos próprios jesuítas, ao longo 
do tempo, terem visto na mistura e na aculturação a melhor forma de ensinar o índio 
e combater as supostas heresias, o que faz com que sua trajetória seja de suma 
importância para a compreensão sincrética colonial. 

De forma que, o primeiro contato entre portugueses e os nativos se deu 
através da prática de escambo, que se tratava da troca de objetos, mercadorias ou 
serviços, sem que o uso da moeda fosse feito, entre colonizadores e indígenas.  
Sendo assim, esse primeiro contato era voltado para fatores econômicos, mas 



7 

 

também envolvia fatores religiosos que levavam os nativos até mesmo considerarem 
os portugueses como deuses: 
 

O europeu saltava em terra escorregada em índia nua; os próprios 
padres da companhia precisavam descer com cuidado, senão 
atolavam o pé em carne. Muitos clérigos, dos outros, deixaram-se 
contaminar pela devassidão. As mulheres eram as primeiras a se 
entregarem aos brancos, as mais ardentes indo esfregar-se nas 
pernas desses que supunham deuses. Davam-se aos europeus por 
um pente ou um caco de espelho. (FREYRE, 2000, p. 161). 

 

Segundo Vainfas e Souza (2000), os portugueses fizeram uma forma de 
escambo com os nativos da terra, haja vista que, a visão indígena com relação aos 
portugueses era de que eles possuíam algo de divino, e conforme sua tradição e 
acreditavam estarem fazendo oferendas para os deuses (portugueses). Dessa 
maneira, os primeiros contatos entre os nativos da terra e os recém-chegados pode 
ser descrito como contato econômico e o religioso, baseado no escambo como 
forma de oferenda. Pois, assim como o homem religioso fazia promessas e votos 
aos seus santos em troca de algo, os nativos também o faziam, todavia, o que 
mudava era a direção dessas oferendas, com isso, se torna nítido que esse primeiro 
contato além de econômico, foi também religioso, afinal,  a pratica do escambo 
pertencia a culturas primitivas, em que se ofereciam ofertas em troca de algo para os 
deuses, exatamente como os indígenas fizeram para com os portugueses no Novo 
Mundo. “A oferenda (do latim offerre, "trazer" ou "oferecer") é o tipo mais comum de 
sacrifício e provavelmente o mais antigo. Oferece-se um presente aos deuses e se 
espera outro em troca” (GAADER, HELLERN, NOTAKER, 2000, p.27). 

Entretanto, esse interesse econômico contribuiu para que o Brasil fosse 
marcado por uma religiosidade superficial, em que o ensino era desprezado, e os 
indígenas, acabaram sendo considerados hereges, por viverem, segundo os 
jesuítas, como gente apartada de Deus, e isso foi colaborando para o desanimo da 
catequização que os Jesuítas realizavam, fazendo com que o catolicismo fosse 
fluindo marcado pelo legalismo e pragmatismo religioso. 

De acordo com Macedo (2008), a chegada dos portugueses ao Novo 
Mundo, trouxe consigo uma nova crença baseada no catolicismo romano. Sendo o 
primeiro contato com os nativos da terra, passivo e erigido através do escambo, 
todavia, os portugueses inspirados pela Contrarreforma, e a fim de colonizar e levar 
a fé católica para novos horizontes, tendo encontrado diversas tribos que não 
condiziam com suas crenças e nunca se quer tinham ouvido falar do Deus que eles 
traziam consigo, tentaram implementar essa nova religião, marcada pelo 
monoteísmo, na vida dos nativos.  

E, a partir do primeiro contato entre portugueses e os nativos, estes sentiram 
a necessidade de uma catequização que tentaria mudar a religiosidade que os 
indígenas praticavam, sendo através da implantação de um sincretismo, mesmo sem 
intenção da igreja. 

O campo da historiografia descreve o modo como a religião colonial foi 
marcada diversas vezes pelo uso da violência e da luta doutrinária dos jesuítas para 
com os nativos, sendo estes incumbidos de evangelizar e catequizar os nativos que 
ali viviam. Todavia, na prática, tal ideia de convivência pacífica e de total aceitação e 
submissão por parte dos indígenas não ocorreu como prevista pelos jesuítas, que 
afirmavam que: “Porque a gente destas terras é a mais bruta, a mais ingrata, a mais 



8 

 

inconstante, a mais avessa, a mais trabalhosa de ensinar de quantas há no mundo” 
(VAINFAS, 2009, p. 45). 

De acordo com Vainfas (2010), em carta de 1519 a Carlos I, era admirável 
de se ver o modo de vida e práticas que os índios possuíam, pois: “considerando ser 
gente bárbara e tão apartada do conhecimento de Deus, sem nenhum temor a 
devidas práticas”.  

Ainda segundo Vainfas e Souza (2000), numa visão religiosa, os primeiros 
contatos entre jesuítas e indígenas se deram de forma árdua, sendo marcados pela 
rejeição e pela luta, e os nativos que não abandonavam suas antigas crenças, as 
quais eram baseadas no politeísmo, e sendo assim, eram consideradas abomináveis 
a igreja a qual os jesuítas representavam, e diante dessa situação de não 
dominação dos indígenas, os jesuítas consideravam que eles poderiam estar 
guiados por espíritos malignos que faziam com que eles praticassem tais atos, 
diante dessa situação, e contrários a toda selvageria dos índios, os jesuítas tinham 
como solução a domesticação dos nativos, mas isso se daria de forma cruel e em 
grande parte das vezes sem nenhum sucesso: 
  

Repetiu-se à exaustão que os nativos não pronunciavam as letras F, 
L e R por não terem fé, nem lei, nem rei, o que, ás vezes, significa 
vê-los como pobres inocentes em estado de homem, mas para os 
jesuítas era claro sinal de anarquia diabólica em que viviam 
(VAINFAS, 2010, p.46).  

 
Nóbrega, que foi o primeiro provincial dos Inacianos no Brasil, escreveu em 

uma das suas cartas que os nativos eram como papéis em branco, em que toda 
catequização e aculturação seria facilmente implantada em suas vidas. Todavia, 
com o passar do tempo, viu-se que a tarefa de catequizar e vestir o indígena seria 
uma tarefa árdua e em muitas vezes sem resultados. Analisando o fato, os nativos 
não entendiam muito bem o propósito de toda aquela crença, e nem por que não 
poderiam mais ter várias mulheres e muito menos o motivo de não poderem mais 
praticar a antropofagia, que se tratava da alimentação com carne humana, antes 
praticada pelos indígenas, sendo que tais práticas cercavam os hábitos dos nativos 
(VAINFAS, SOUZA, 2000, p.12). 

Segundo Souza (2009), a ideia de uma propagação de fé não estava 
pautada somente no interesse pelas almas no reino de Deus do catolicismo, pois 
havia todo um fator econômico por detrás dessas ações, que eram baseadas no 
sistema de Padroado, pois: “A fé não se apresentava isolada da empresa 
ultramarina: propagava-se a fé, mas colonizava-se também” (SOUZA, 2009, p.49). 

Com base em Oliveira (2012), a função dos jesuítas era a conversão e a 
educação dos indígenas brasileiros, até então considerados como povos bárbaros 
pelos portugueses, e com dominados por demônios. E, uma vez convertidos e 
catequizados, os índios poderiam receber ordens mais facilmente e assim, serviriam 
como mão-de-obra sem que houvesse nenhum tipo de resistência, assim sendo, o 
objetivo era o de pacificá-los para dominá-los e explorá-los. Todavia, essa 
catequização não foi possível sem a infiltração do sincretismo, que se iniciou na 
colônia através desse processo educacional de catequese. 

De acordo com Vainfas, Souza (2000) que concorda com Souza (2009), no 
que diz a respeito à catequização, os jesuítas demonstravam uma má vontade em 
catequizar os índios, e a forma que eles os viam era com uma visão superficial, 
afinal, muitos jesuítas já haviam perdido a esperança no processo de catequização, 
devido à má conduta em que viviam os índios, pois: “O cristianismo vivido pelo povo 



9 

 

caracterizava-se por um profundo desconhecimento dos dogmas, pela participação 
na liturgia sem a compreensão do sentindo dos sacramentos e da própria missa” 
(SOUZA, 2009, p.124). 
 

A chegada de cristãos no mundo indígena inseriu-se num processo 
de dinamismo cultural, de reinterpretação e adaptação. A chegada 
dos elementos europeus entre os tupis, por exemplo, associava-se 
“com a volta de heróis míticos ou divindades” (Macedo apud Castro, 
2008, p. 6). 

 
E dessa forma, esse profundo desconhecimento dos dogmas fez com que a 

adaptação do sincretismo fosse ganhando forças, devido ao fato de ocorrer um 
catolicismo superficial, no que diz respeito ao desconhecimento dos dogmas do 
catolicismo. Além disso, foram vários os fatores que contribuíram e dificultavam o 
processo de catequização, fazendo com que os jesuítas adotassem medidas 
sincréticas para alcançar e catequizar os nativos. 

De acordo com Souza (2009), no século XVI foram sendo fundados colégios 
pelos próprios padres, em que eles mesmos ministravam aulas, ensinavam a ler, a 
escrever e a rezar o “Pai Nosso”, assim sendo, foram eles os primeiros educadores 
do Brasil, tudo para “Glória de Deus”. Afinal, era muito mais fácil ensinar os mais 
novos com ideais ainda em formação, porém no que se referia aos mais velhos,  os 
padres encontravam grande dificuldade, e diante dessa situação, como fator 
estratégico começaram a se compararem e a se intitularem como verdadeiros pajés, 
(que eram os líderes das tribos dos nativos), e isso, a fim de obter a submissão e o 
controle sobre os nativos, e devido a isso, surgiram também  várias pessoas que não 
faziam parte da Companhia de Jesus se intitulando líderes religiosos para convencer 
e liderar tribos. 

De acordo com Vainfas e Souza (2000), durante o processo de colonização, 
portugueses e as mulheres indígenas mantiveram relações sexuais, que acabaram 
por gerar muitos filhos mestiços, e esses filhos nascidos posteriormente na colônia, 
estariam entregues ao sincretismo pelo fato de não participarem de uma cristandade 
romana, além disso, a ausência de um bispado também nos 100 primeiros anos de 
colonização, ocasionou a má catequização por parte dos jesuítas. Pois, aprendiam a 
ler, mas logo esqueciam, mal sabiam o significado do “Pai Nosso” recitado tantas 
vezes, porem sempre se lembravam de seus rituais direcionados à Tupã. 

Naquele período a Igreja, funcionava como sistema de Padroado, buscando 
fatores voltados para o Estado, mesmo que isso acabasse desenvolvendo uma 
mistura religiosa aguda, (VAINFAS, SOUZA, 2000). 

Ainda segundo Vainfas (2010), o surgimento do sincretismo colonial se 
iniciou com o surgimento de um sincretismo linguístico, sendo ele desenvolvido por 
Jesuítas para a comunicação e catequização dos índios. Sendo assim, foram 
utilizados nomes de deuses indígenas para a representatividade do Deus dos 
portugueses, gerando, então, extrema confusão na concepção religiosa dos nativos 
catequizados, sendo que: 
  

O catolicismo ensinando e dramatizado em “língua geral” e com base 
em imagens e significados extraídos da cultura nativa podia ter lá sua 
eficácia [...] as crianças que, pela tenra idade, estavam em condições 
melhores de aprendizado. Tal método trazia, porém, grandes riscos, 
sobretudo o risco de que o catolicismo fosse assimilado à moda Tupi, 



10 

 

canibalizando e devorado como no repasto cerimonial. (VAINFAS, 
SOUZA, 2000, p.16). 

 

No conceito de Oliveira (2012), ocorreu uma concordância ao dizer que os 
acontecimentos são bem claros, levando-se em consideração que o processo de 
colonização se inicia com a chegada dos portugueses que, inicialmente, tentaram 
catequisar os nativos. E, para tanto, os jesuítas precisaram utilizar as crenças 
indígenas como base para essa catequização, moldando a maioria dos deuses da 
mata como demônios, de modo que, eles aprendessem o cristianismo e rejeitassem 
seus próprios deuses. Essa foi uma das primeiras ocorrências de sincretismo 
religioso em terras brasileiras juntamente com a contribuição da “língua geral”. 

E de acordo com Macedo (2008), a parte integrante do quadro religioso 
brasileiro, os indígenas, tinham suas culturas e crenças antes do advento dos 
portugueses e do catolicismo nas terras brasileiras, tendo diversas tribos diferentes 
entre si, e em sua maioria com deuses também diferentes e divergentes, desse 
modo, a Igreja Católica para obter sucesso na catequização, teve que negociar com 
elementos culturais indígenas, assimilando-os aos elementos do próprio Catolicismo, 
resultando numa fusão de religiões diferentes. 
 

2.1.2. Religião no Período Colonial Brasileiro: Africanos 
Além dos indígenas que vivenciaram o sincretismo religioso, outra etnia que 

não passou desapercebida foram os africanos, advindos de diversas áreas 
geográficas diferentes do continente Africano. Todavia, foram eles fortes 
contribuintes dessa mistura de crenças no cenário colonial, tendo em vista que: “No 
momento de sua entrada na colônia brasileira a esse cadinho católico somaram-se 
as religiões ancestrais africanas, muçulmano-africanas (ou muçulmanas 
sincretizadas na África) e uma diversidade de concepções religiosas indígenas” 
(FONSECA, 2012, p.112). 

Segundo Fonseca (2012), os africanos possuíam um sistema de crenças e 
de costumes religiosos para cada comunidade, sendo que, cada povo ou grupo 
étnico possuía sua própria religião específica, com seus vários deuses diferentes. 
Posteriormente, os europeus denominariam esses cultos como animistas (que é uma 
cosmovisão de que entidades humanas possuem essência espiritual), pois, 
acreditavam que os espíritos permaneciam entre os vivos, crença esta que 
colaboraria para o sincretismo afro-brasileiro. Haja vista que, esses espíritos 
entravam em contato com os vivos através do transe e da possessão, como ocorre 
no culto vodu. 
 

O sincretismo parece-nos evidente, no Brasil, pela própria história do 
país. Nossos colonizadores portugueses sempre contaram, em seu 
território, com a presença de povos de procedências diversas, desde 
os romanos, na Antigüidade e através de toda a Idade Média, com os 
chamados povos bárbaros, e, depois, com os árabes e judeus, até a 
época dos descobrimentos. Fomos formados, depois, com a 
contribuição das mais diversas culturas, procedentes do continente 
africano, que se somaram às numerosas nações indígenas 
encontradas em nosso vasto território. Assim o contato entre 
múltiplas culturas sempre foi característico de nossa sociedade [...] 
(FERRETI, 2007, p.4). 

  

Para Souza (2009), a diversidade de culturas e de crenças diferentes fez 
com que a fusão religiosa florescesse a ponto que os padres e senhores de engenho 



11 

 

tapassem os olhos para o processo de multifacetação colonial. Foi esse arcabouço 
religioso diverso em seus conteúdos, mas comum em sua essência, que os 
africanos trouxeram para o Brasil, Segundo Fonseca (2012), esse universo espiritual 
é composto por três mundos interligados. O primeiro é o meio ambiente, ou seja, o 
mundo natural. O segundo é composto pelos seres imateriais aos quais as pessoas 
se dirigem para pedir proteção e auxílio, assim como a figura que os santos 
desenvolveram fortemente na colônia.  

Normalmente esses seres considerados imateriais seriam pessoas que 
morreram e depois de algum tempo se tornaram divindades ou uma força natural 
que pode interferir na vida das pessoas, tanto para o bem quanto para o mal, que 
eram a representatividade dos santos que ora eram cultuados, outrora, vítimas de 
heresias, como relata Vainfas e Souza (2000). Eles eram invocados e cultuados nos 
altares familiares em que recebiam também as oferendas. Sendo que, o bem-estar 
daquela comunidade dependia da relação entre os vivos e os mortos, que era 
estabelecida através de seus cultos aos ancestrais, sendo que, quando ocorriam 
catástrofes e epidemias elas eram caracterizadas como castigo divino, e caso 
ocorressem fatos benevolentes, isso era visto como sinal de que os deuses estavam 
pacíficos com relação a humanidade, estando assim, de certa forma satisfeitos com 
ela. 

Já Fonseca (2012), analisa o sincretismo religioso baseando-se em outros 
contextos, e utiliza-se também do catolicismo da África, comparando-o ao do Brasil, 
sendo assim, ele chega a conclusões através da observação de diferentes lugares 
em que o catolicismo predominou.  É importante ressaltar aqui que o nosso objeto 
de estudo se concentra no sincretismo afro-brasileiro, porém, também é importante  
observar sua incidência no antigo mundo colonial escravista para assim 
observarmos a validade de nossa hipótese, assim como observar, a título de 
registro, que o sincretismo religioso foi amplamente praticado por diversas 
populações nativas da América Ibérica. E, no caso do Brasil foram mantidas e 
adaptadas a santos católicos, levando-se em consideração que: 
  

Mistura de pensamentos ou opiniões diversas para formar um único. 
Ecletismo. Assimilação. Integração. No caso dos cultos afro 
brasileiros, assimilação de um orixá, vodun ou divindade bântu a um 
santo católico, formando uma só divindade. Ex.: Oxalá = Sr. do 
Bonfim (Bahia), Ogun = São Jorge (Rio) etc. No mina-jeje 
(Maranhão) não há sincretismo. F. – Port., do grego. (1988). 
(FONSECA, 2012, p. 97) 

 

Conforme Fonseca (2012), anteriormente à chegada de muitos negros ao 
Brasil, o catolicismo já havia transitado entre muitos deles em suas terras natais. 
Todavia, mesmo já tendo tido contato com o Catolicismo, ao chegarem em terras 
coloniais, continuaram com suas crenças e as mantiveram, praticando-as, de forma 
heterogênea, mas preservada. De forma que, esse sincretismo colonial 
afrodescendente já havia sido iniciado na colonização africana, fator este que 
apenas se repetiria no Novo Mundo, no entanto, de forma mais aguda do que como 
ocorrido na África,  em que os Orixás ganhavam nome de santos, surgindo assim os 
devotos da cor que eram os santos negros adaptados pelos escravos como forma de 
aceitação e inclusão religiosa. 

De acordo com Souza (2009), as senzalas foram palcos sincréticos, devido 
ao fato de que os senhores de escravos permitirem, como forma de controle sobre 
os escravos, que eles cultuassem seus deuses, e dessa maneira, as crenças 



12 

 

trazidas da África agiam como uma forma de ópio para as dores do dia-a-dia dos 
negros escravizados, pois: “Negar-lhes totalmente os seus folguedos, que são o 
único alívio do seu cativeiro, é querê-los desconsolados e melancólicos, de pouca 
vida e saúde” (SOUZA, 2009, p.128). 

E para Fonseca (2012), o próprio catolicismo, ao adotar o culto aos santos 
criou uma situação que facilitou o sincretismo, e o restante ficou por conta das 
práticas populares, muitas vezes contrárias até mesmo aos cânones dessa religião. 

E segundo Vainfas e Souza (2000), o culto aos santos negros foi uma forma 
de adaptação e de aceitação, de certa forma, por parte dos negros ao catolicismo, 
pois eles acabaram por criar uma religiosidade voltada para suas práticas culturais e 
que de algum modo lhes mais comum, mais parecida com eles, mesmo que apenas 
fisicamente. 

Pois, de acordo com Ferreti (2007), o homem religioso, mesmo estando 
vinculado a uma instituição, tende a adquirir os elementos com os quais se identifica, 
reinterpretando-os e adaptando-os para si, coisa que o homem colonial fez muito 
bem, como nota-se na religiosa dos negros escravizados. 

E, segundo Ferreti (2007), o sincretismo nas religiões afro-brasileiras não 
representa um disfarce de entidades africanas em santos católicos, mas sim, uma 
‘reinvenção de significados’ e uma ‘circularidade de culturas’, pois, ele trata-se de 
uma estratégia de transculturação, que refletia a sabedoria que os fundadores 
trouxeram da África , sendo que, eles e seus descendentes, a ampliaram ao se 
estabelecerem de forma brutal no Brasil. Dessa forma, em decorrência desse 
sincretismo, pode-se dizer que as religiões afro-brasileiras têm mistura africana que 
se mescla à religiosidade católica, porém, atuando de modo diferente das matrizes 
que as geraram, pois foi sendo reinventada em solo colonial, apenas como forma de 
manter seu viés ideológico.  

Para Souza (2009, p. 127), na colônia, os padres haviam de se munir de 
muita paciência, para suplantar o catolicismo imperfeito dos escravos, e o pouco 
caso de senhores relapsos, que também eram tidos como responsáveis pelos 
defeitos do catolicismo dos cativos. Além disso, os cativos sabiam perfeitamente a 
quantidade de covas que haviam de plantar num dia, a quantidade de cana e 
diversas coisas concernentes ao serviço cotidiano, todavia, não aprendiam a se 
confessar, a rezar ou mesmo a anunciar os Dez Mandamentos,  e isso “tudo por falta 
de ensino”, com isso, diante da necessidade de um ensino de qualidade que jamais 
aparecia,  os escravos acabavam vivessem de forma leiga com relação ao 
catolicismo, sem ao menos saberem os princípios básicos que regem o cristianismo. 
E, por isso, eles acabaram reinventando alguns elementos dessa religião. 
  
2.1.3. Sincretismo religioso no Novo Mundo: um retrato sincrético 

O sincretismo se espalhou e atuou na colônia de diversas formas, que serão 
nestes trabalhos descritos. através de: exemplos de Santos, cristãos-novos 
escravos, festas. Haja vista, destacando o sincretismo nesses grupos. 
De acordo Ferreti (2007), o sincretismo não implica em desmerecer nenhuma 
religião, mas sim, em constatar que como os demais elementos de uma cultura, a 
religião constituí uma síntese integradora, englobando conteúdos de diversas 
origens, principalmente africanos como ocorreu no caso do Brasil. Tal fato não 
diminui, mas engrandece o domínio da religião, como ponto de encontro e de 
convergência entre tradições distintas, visando, além do processo de aculturação, a 
mistura religiosa desses povos. 
 



13 

 

Sabemos que o sincretismo religioso é um tema complexo e muito 
discutido. Embora não se restrinja ao campo da religião, abrangendo 
também toda a cultura, tem sido mais debatido no âmbito da religião. 
Todas as religiões são sincréticas, são frutos de contatos culturais 
múltiplos, mas todas se julgam puras, perfeitas e não se querem 
misturadas com outras que seriam impuras. Em nossa sociedade o 
sincretismo é mais discutido, principalmente em relação às religiões 
afro-brasileiras, consideradas religiões sincréticas por excelência, por 
terem sido formadas no Brasil com a inclusão de elementos de 
procedências africanas, ameríndias, católicas e outras. Atualmente 
no Brasil também se discute o sincretismo em relação às religiões 
neo-pentecostais, sobre as quais não nos referiremos aqui. 
(FERRETI, 2007, p.107). 

 
De acordo com Souza (2009) no Brasil colônia, as diversas etnias, estariam 

condenadas ao sincretismo, e o que explica isso é o fato de que não se tinha, em 
termos, uma cristandade romana: um bispado em cem anos, e a ausência de visitas 
pastorais que vinham de Trento, que só seria aplicado posteriormente no século XIX.  

Tendo em vista que, para Vainfas e Souza (2000), essa carência de visitas, 
deixou uma demanda na colônia, que fez com que o sincretismo fosse aflorando a 
ponto de os senhores de escravos deixarem que fosse realizado nas senzalas os 
rituais africanos, e de mesmo modo, os indígenas, continuavam com seus costumes, 
praticando ainda  a antropofagia, isso tudo por conta da falta de ensino. Afinal: “O 
cristianismo vivido pelo povo caracterizava-se por um profundo desconhecimento 
dos dogmas, pela participação na liturgia sem a compreensão do sentido dos 
sacramentos e da própria missa” (SOUZA, 2009, p.120). 

Além disso, os padres se querem sabiam explicar se Cristo teria 
ressuscitado ou não, o que gerava uma confusão ainda maior na cabeça dos 
ouvintes, fazendo com que eles continuassem nas suas crenças, por não saberem 
ao certo o sentido da nova crença. Sendo assim, eles se batizavam no catolicismo e 
continuavam nas práticas antigas, contribuindo ainda mais para a existência desse 
sincretismo religioso no Brasil colonial. E assim sendo: “Todos se denominavam 
cristãos, são batizados e recebem o Santo Sacramento, e não sabem nem o pai-
nosso, nem a Fé, nem os Dez mandamentos” [...] “Vivem como um rebanho 
inconscientes, como suínos desprovidos de razão” (SOUZA, 2009, p. 124). 

E de acordo com Vainfas (2010), Martinho Lutero já relatava, mesmo 
anteriormente à chegada de colonizadores ao Brasil, sobre essa problemática de 
não abandono das práticas antigas por parte dos “novos adeptos do catolicismo”, no 
entanto, a falha educacional, baseada na catequização, foi sem sombra de dúvidas, 
muito pior em solo brasileiro do que na Europa Moderna.  

De acordo com Souza (2009, p.117) o homem colonial não poderia se 
relacionar com o mundo espiritual sem o sincretismo. 

Já Vainfas (2010), vê no sincretismo uma forma de inclusão e de 
preservação de crenças por parte dos nativos e dos negros escravizados, 
principalmente pelos trazidos do continente africano, em navios negreiros. Levando-
se em consideração que: 
 

Múltiplas tradições culturais desaguavam, assim, na feitiçaria e na 
religiosidade popular. Dar conta da dessa complexidade significava 
compreende-la como o lugar em que se cruzavam e reelaboravam 
níveis culturais múltiplos, agentes de um longo processo 
sincretização (SOUZA ,2009, p. 27). 



14 

 

 

A diversidade de etnias vindas da África, misturadas nas senzalas, foram 
palcos primordiais para a fusão religiosa predomina-se na colônia. Contudo, o 
sincretismo não ficou restrito somente às senzalas, e com o passar do tempo 
adentrou também nas festas católicas, e foram essas festas que fizeram com que a 
fusão e a inclusão religiosa se destacassem no Brasil colônia, de modo que, as 
danças, que foram usadas pelos jesuítas como instrumentos de catequese dos 
indígenas, reapareceram com estilo pagão e miscigenado (VAINFAS, SOUZA, 
2000).   

Ainda de acordo com Vainfas e Souza (2000) e Souza (2009), os artesões 
de carros alegóricos, músicos e dançarinos aproveitaram essa inclusão para 
infiltrarem e reviverem as tradições africanas, contribuindo assim, para que 
houvesse o sincretismo colonial. Além de tudo isso, essas festas mantinham os 
negros e forros sobre controle, sendo assim, eram utilizadas como forma de ópio, 
em que haviam momentos em que o profano era esquecido, porém paradoxalmente 
a isto, estas  festas eram rodeadas de atos profanos e de paganismo, todavia, 
cumpriam a missão de controlar os escravos, pois  nelas eles esqueciam das 
lavouras e de todas as dores de seu cotidiano, mantendo-os assim, submissos, e 
isso era feito mesmo que significasse a “contaminação” do catolicismo, 
demonstrando assim , que a religião já atuava como forma de controle do indivíduo.  
 

O sincretismo também não foi apenas um fator de resistência à 
dominação cultural e religiosa. Os que herdaram a religião dos 
antepassados africanos – o culto aos ancestrais, aos voduns, orixás, 
caboclos e encantados, tiveram também que aceitar a religião 
imposta pela dominação colonial, ficaram com as duas religiões e 
cultuam ambas com devoção idêntica. (FERRETI, 2007, p.112). 

 
Para Vainfas e Souza (2000), compreende-se assim, o porquê da 

plasticidade do catolicismo vivenciado no Brasil, elástico a ponto de abrigar até 
mesmo outros deuses, demônios misturados com santos, e até mesmo anjos com 
diabretes. Compreende-se também a “exterioridade” deste catolicismo, seu caráter 
epidérmico e superficial, conforme muitos estudiosos apontaram. Porém, por outro 
lado, se faz nítida a importância das irmandades e misericórdias, mesmo que elas 
tenham deixado a desejar, pois elas eram instituições ordenadoras de um 
catolicismo leigo, no entanto, sem sua existência, seria impossível a evangelização 
do Brasil colônia,  pois ela se fez presente mesmo nos primórdios do evangelismo 
colonial. Todavia, pela falha no ensinamento do catolicismo por parte dos Jesuítas, 
muitas fusões religiosas acabaram sendo implementadas, frutos de adaptações do 
catolicismo. Dessa forma, as festas repletas de paganismo, são vistas pela 
historiografia como forma de exemplificar a exterioridade religiosa colonial, pois são 
um retrato de como o ensino jesuítico e a catequização dos africanos, foi feito de 
forma superficial, o que é um dos fatores culminantes para que se tenha aflorado o 
sincretismo religioso no Brasil Colônia. Todavia, existem outros fatores que 
colaboraram para o sincretismo, entre eles a existência dos santos, Sendo assim: 
 

Esse forte apego aos santos do catolicismo popular medieval 
europeu e português legou como herança cultural ao Brasil uma das 
mais ricas manifestações populares: a festa junina. Anteriormente 
era chamada de festa “joanina”, festa em homenagem a um dos 
santos mais importantes: São João. Toda a festa junina transparece 



15 

 

em sincretismos: a dança de quadrilha advinda de danças de cortes 
francesas, os mastros a simbolizar falos na Europa medieval, o rito 
de fertilidade no casamento e na fartura das comidas e doces, o 
santo homenageado nas ruas, nas danças. (MACEDO, 2008, p.4). 
 

Esse sincretismo envolvendo as festas, foi fator inclusivo para uma 
igualdade social durantes as festas, sendo difícil diferenciar ricos dos pobres durante 
as celebrações. 

Segundo Macedo (2008), o sentimento religioso nasceu português, mas 
cresceu barroco, pois, dela herdou-se não só o estilo atormentado da nossa arte 
religiosa, mas também, herdou-se a importância dada às semanas santas e às 
festas populares, que são repletas de sincretismo, dessa maneira, o Barroco marcou 
profundamente a cultura brasileira nos seus insistentes apelos emotivos e piedosos, 
agindo também como forma de ensino para os leigos. 

Destacando de forma historiográfica a respeito dos santos, Mata (2002), 
eleva a presença delas ao dizer que a proto-urbanização não foi somente um fator 
econômico alavancado no século do ouro, mas, sim, uma contribuição fortemente 
religiosa, onde os santos impulsionaram o surgimento das cidades ao redor de 
igrejas e surgimento de capelas. Para Souza (2009), os santos grandes 
representantes do que foi realmente o sincretismo colonial, foram eles que 
adentraram as casas de negros, judeus e vários moradores da colônia. Também 
utilizados como forma de inclusão, sendo eles adaptados para todo tipo de crenças 
que existiam e foram surgindo no Novo Mundo. Mata (2002), analisa nos santos um 
processo dualista, onde são referenciados, outrora, odiados. Esse dualismo religioso 
voltado para os santos, fez com que diversos habitantes da colônia fossem 
intitulados e relatados pela historiografia como hereges. “A intimidade com os 
santos, de que as blasfêmias paradoxalmente dão mostra, nos conduz a uma das 
mais poderosas faces da religiosidade vivida na colônia religiosidade profundamente 
ligada a estes “intercessores [...]” (VAINFAS, SOUZA, 2000, p.36). 

Segundo Souza (2009), os santos destacaram-se no que diz respeito ao 
sincretismo religioso e ao mesmo tempo acabaram sendo contribuintes para o 
paganismo colonial, há vários relatos de padres que praticavam atos ilícitos com 
coisas sagradas, pois praticavam atos sexuais com terços em baixo da cama, além 
disso, muitas mulheres esfregavam a imagem de santo Antônio em suas partes 
íntimas, buscando loucamente o marido prometido pelos fieis desse santo do 
catolicismo, o que demonstra uma mistura entre o profano e o santo. Todavia, 
quando esses pedidos eram atendidos, os santos eram cultuados e tudo era motivo 
de jubilo, porém, quando não eram atendidos, os pedidos eram quebrados, ou 
mesmo jogados em rios. 

Mata (2002), descreve casos de pedidos absurdos voltados para os santos, 
da mesma forma que Souza (2009), que descreve esse dualismo entre santo e 
profano, que demonstrava claramente a religiosidade superficial e leiga em que 
viviam os habitantes da colônia, com um catolicismo baseado no sistema de trocas, 
tendo em vista que, não foi exposto aos habitantes da colônia um ensino de 
qualidade que se voltasse para o real significado da reverencia aos santos, falha 
grave até mesmos dos próprios padres, que acabaram se entregando aos prazeres 
carnais que diziam desprezar. Acrescenta-se a isto a escassez dos quadros clericais 
e o despreparo de boa parte dos párocos, o que resultava em paróquias sem bispos 
ou dirigentes, especialmente nos dois primeiros séculos de colonização. 

Ainda segundo Mata (2002), aos domingos, dia de missa, a cidade ficava 
vivificada e cheia de alegria, porém, ao chegar a segunda-feira todos voltavam para 



16 

 

seu local de origem, e assim, as paróquias ficavam vazias e sem vidas novamente, e 
essa evasão semanal fez com que paróquias e igrejas fossem surgindo, pois, havia 
nelas uma menor fiscalização por parte do Santo Ofício e sendo assim,  podia-se 
aflorar o sincretismo nessas capelas e igrejas, entretanto, isso resultou em muitos 
senhores de escravos e donos de terras se denominando como sendo padres e 
líderes religiosos, sem ao menos saberem os princípios básicos dogmáticos da 
Igreja, acarretando ainda mais num sincretismo religioso, que atuava como forma de 
controle ideológico. 

Outro grupo importante no que se refere ao surgimento desse sincretismo no 
Brasil Colônia são os cristãos novos, os judeus convertidos ao catolicismo que ali 
viviam, eram advindos de Portugal, e lá não podiam exercer livremente seus ritos. E, 
a priori, achavam que no Brasil, eles poderiam exercer a prática e rituais judaicos de 
forma livre, porém foram eles, os cristãos-novos, assim conhecidos após sua 
entrega ao catolicismo, os mais perseguidos pela Inquisição em solo brasileiro, 
sendo que: 
 

Algo de muito distinto aconteceu com os cristãos-novos, os 
descendentes dos judeus convertidos a força ao catolicismo pelo rei 
Manuel, em 1497, muitos deles, famílias inteiras, vieram para o 
Brasil, sobretudo na segunda metade do século XVI, buscando fugir 
justamente da Inquisição recém-instalada no reino, entre 1536 e 
1540 (VAINFAS, SOUZA, 2000, p.24). 

 

Segundo Novinsky (2001), os judeus representaram um papel social, 
econômico e religioso no Brasil de suma importância, porém, a ênfase deste artigo é 
a de relatar o lado religioso ao qual tiveram forte participação na colônia brasileira. 
Sendo que, a Inquisição ordenou uma persistente fiscalização sobre os habitantes 
da colônia, culminando na prisão de muitos judeus (e até mesmo de portugueses), 
que foram julgados e mortos, acusados de praticar a religião proibida: o judaísmo, 
que trouxeram das suas terras natais. Esses dados se baseiam em pesquisas 
colhidas em manuscritos, principalmente nos processos de 57 prisioneiros, 11 dos 
quais já tinham nascido no Brasil. Mas a questão que se levanta é: seriam os 
cristãos-novos realmente hereges? “No caso do Brasil, a pergunta só pode começar 
a ser respondida se olharmos para o fim do século XVI, tempo em que o Santo 
Ofício de Lisboa enviou a célebre Visitação de 1591 à Bahia e a Pernambuco 
(VAINFAS, 2000, p. 25)”. 

Para Vainfas e Souza (2000), a Inquisição foi fortemente voltada para esse 
grupo, e enquanto isso, outras crenças foram emergindo, contribuindo para a 
existência desse processo sincrético no Brasil, e devido a isso, na atualidade, tem-se 
outras religiões, tais como a Umbanda como uma das maiores manifestações do 
sincretismo religioso brasileiro, e paradoxalmente a isto, a religião dos cristãos-
novos parece estar em minoria no que tange ao sincretismo, tendo em vista, que ele 
foi mais fortemente censurado no período colonial. 
 
2.2. METODOLOGIA 

O presente artigo busca demonstrar o sincretismo religioso no Brasil colônia, 
e isso, através de análises de diversos livros, dentre eles, o “Brasil de todos os 
Santos” Vainfas e Souza (2000) e “O Diabo e a terra de Santa Cruz”, Souza 
(2009). Quanto à sua abordagem, esta pesquisa pode ser caracterizada como sendo 
qualitativa, e isso, devido ao fato de que a pesquisa qualitativa trabalha com 
crenças. Com isso, para o devido fim dessa pesquisa, essa abordagem qualitativa é 



17 

 

de suma importância, uma vez que ela busca a compreensão e a explicação do 
sincretismo religioso. 

Tendo em visto que, o objetivo dessa pesquisa é o de realizar críticas e dar 
explicações para o surgimento da mistura religiosa que marcou, e ainda marca a 
história do Brasil, e isso se fez também através de uma revisão bibliográfica, através 
de comparações e asserções que tecem a ideia de diversos autores voltados para a 
temática religiosa colonial. Além disso, esta pesquisa, também se utilizou de 
pesquisas descritivas para elucidar o objetivo de descrever as manifestações 
sincréticas, e utilizando ainda, como técnica desta pesquisa de analises de livros e 
de artigos científicos. Sendo este tipo de pesquisa benéfico para o entendimento não 
só do cenário colonial como também do cenário religioso atual. 
 
3. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Com a chegada dos portugueses ao Novo Mundo, ocorreu a mistura de povos 
diferentes e de crenças diferentes. Os jesuítas com objetivo catequizar as tribos que 
aqui viviam, todavia, pensaram que seria uma tarefa fácil. Como nos relata Souza 
(2009), Vainfas e Souza (2000), o trabalho dos jesuítas foi marcado por dificuldades 
por conta da não aceitação de muitos indígenas, e também pelos negros 
escravizados, que os catequizadores começaram a deixar o sincretismo florescer, 
pois não conseguiam controlar esses indivíduos como previam. 

 A ideia de que os nativos eram como papéis em branco sem identidade, e 
de que aceitariam qualquer crença colocada sobre eles caiu em desuso, pois os 
nativos depois de toda influência da religião católica, ainda assim permaneciam em 
suas crenças antigas, praticadas antes da colonização portuguesa. No entanto, 
diante dessa imposição do Catolicismo, só restou o sincretismo para esses nativos, 
que foram adotando práticas católicas e incumbindo-as na religião indígena, assim 
como também fizeram os escravos e judeus convertidos ao catolicismo. 

De acordo com Souza (2009), uma das contribuições para que o sincretismo 
se propagasse no Brasil foi a falta de ensino de qualidade por parte dos primeiros 
educadores jesuítas. Devido a essa superficialidade em catequizar e ensinar o 
catolicismo, a falta de conhecimento e o mau entendimento de novas práticas os 
habitantes da colônia acabaram permanecendo nas antigas religiões que possuíam. 

Desse modo, foi a exterioridade do catolicismo que fez com que o 
sincretismo ganhasse lugar e fosse a marca da religiosidade colonial. Tendo em 
vista que até mesmo os escravos não ficaram longe dessa catequização superficial, 
pois mesmo sendo definidos como católicos, nem ao menos sabiam rezar o “Pai-
Nosso”, e se batizavam em nome de quem mal conheciam e nem mesmo entendiam 
a lógica do batismo, tudo isso, demonstra a falha do processo de catequização por 
parte da Igreja. Assim sendo, pode-se concluir que a catequização dos escravos foi 
pautada por fatores econômicos, e não pela conversão verdadeira ao catolicismo. 

Além disso, os cristãos-novos que vieram para o Brasil buscando fugir da 
Inquisição, também viveram o sincretismo religioso, ao dizer que o sincretismo foi de 
forma superficial tem-se neles grandes exemplos. Vainfas e Souza (2000), afirma 
que quando a Holanda tomou o Nordeste em 1630, os judeus convertidos ao 
catolicismo que viviam nessa região voltaram a suas práticas do judaísmo, e isso, 
devido a presença que permitia tais práticas, porém, depois que a invasão 
holandesa foi expulsa, a influência católica volta a exercer poder no Nordeste do 
Brasil e os cristãos-novos voltam a praticar sua religião. Assim sendo, percebe-se 
que o catolicismo vivido por esse grupo estava voltado para a sobrevivência e não 



18 

 

para uma verdadeira conversão ao catolicismo, sendo eles os mais perseguidos pela 
Inquisição e julgados em Lisboa pela Inquisição. 

Os africanos, Indígenas, cristãos-novos e vários grupos que viveram na 
colônia, sofreram grandes desafios. Os escravos depois de deixarem sua terra natal, 
viajaram em navios até chegarem ao Brasil e muitos não resistirão e viveram uma 
terrível condição de vida, humilhação, e tiveram que achar meios de sobrevivência 
na religião, fato este que fez com que a religião fosse um meio dos escravos 
encontrarem uma saída para toda a dor em que viviam, agindo como um ópio para o 
dia-a-dia. Pois foi, para eles, quase impossível praticar suas crenças em uma colônia 
dominada pela Igreja Católica, que não permitia outra religião a não ser o 
catolicismo, e que agia como dominadora, praticando punições através do Santo 
Ofício e da Inquisição para os considerados hereges. 

 E, através disso, de toda essa dificuldade, a intolerância religiosa que a 
igreja católica praticava foi vencida devido a contribuição do sincretismo religioso 
que colaborou para a permanência e sobrevivência das religiões africanos no Brasil. 

Depois de 500 anos de lutas para alcançar a sobrevivência das crenças de 
cada grupo, sendo utilizados diversos meios de preservar a religião, sendo o 
principal o sincretismo. Baseando-se nisto, pode-se considerar que o sincretismo 
religioso foi benéfico para a religiosidade do Brasil e para a formação religiosa do 
país, pois sem ele, muitas tradições dos antepassados e a cultura vivida atualmente 
não existiriam, o que deixaria o Brasil mais pobre culturalmente e religiosamente. 
Foram lutas severas para manter a identidade de cada grupo da colônia, 
demonstrando a importância que os santos, principalmente os devotos da cor, 
tiveram para a sobrevivência do culto dos escravos, que fez com que seus cultos 
sobrevivessem e se perpetuassem na história da religiosidade brasileira. 
 
4. REFERÊNCIAS 
FERRETTI, Sérgio F. Sincretismo e religião na festa do Divino. Revista 
ANTHROPOLÓGICAS, Recife, ano 11, v. 18 (2), 2007. p. 105-122. 
 
FONSECA, Dante Ribeiro da. As raízes do sincretismo religioso afro-brasileiro. 
Revista Língua Viva, Guajará-Mirim/RO, vol. 2, n. 1, jul./dez. 2012. p. 96-136. 
Disponível em: 
<http://www.periodicos.unir.br/index.php/linguaviva/article/view/567/665>. Acesso 
em: 28 ago. 2019. 
 
FREYRE, Gilberto. Casa-Grande & Senzala. São Paulo: Editora Global, 2012. 
 
Gaarder, Jostein, 1952- O livro das religiões / Jostein Gaarder, Victor Hellern, 
Henry Notaker ; tradução Isa Mara Lando ; revisão técnica e apêndice Antônio Flavio 
Pierucci. — São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 
 
MACEDO, Emiliano Unzer. Religiosidade popular brasileira colonial: um retrato 
sincrético. Revista Ágora, Vitória, n. 7, 2008. p.1-20. Disponível em: 
<http://periodicos.ufes.br/agora/article/view/1918>. Acesso em: 20 set. 2019. 
 
MATA, Sergio da. Chão de Deus: Catolicismo popular, espaço e proto-urbanização 
em Minas Gerais. Brasil, Séculos XVIII-XIX. Berlin: WVB, 2002. 
 

http://www.periodicos.unir.br/index.php/linguaviva/article/view/567/665
http://periodicos.ufes.br/agora/article/view/1918


19 

 

NOVINSKY, Anita. Ser marrano em Minas Colonial. Revista Brasileira de História, 
São Paulo, v. 21, nº 40, 2001. p. 161-176. Disponível em 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-
01882001000100008&lng=en&nrm=iso>. Acesso em: 02 set. 2019. 
 
OLIVEIRA, Pérsio Santos de. Introdução à sociologia. Ed Ática, 2002, São Paulo. 
SP, p.169. 
 
RIBEIRO, Josenilda Oliveira. Sincretismo religioso no Brasil: uma análise 
histórica das transformações no catolicismo, evangelismo, candomblé e espiritismo. 
2012. Tese (Graduação em Serviço Social) - Curso de Serviço Social, Centro de 
Ciências Sociais – CCSA, Universidade Federal de Pernambuco. Pernambuco, 
2012. Disponível em: <http://estrategistas.com/wp-
content/uploads/2013/06/Sincretismo-religioso-no-Brasil-Josenilda-Ribeiro.pdf>. 
Acesso em: 28 ago. 2019. 
 
SOUZA, Laura de Mello e. O diabo e a Terra de Santa Cruz: Feitiçaria e 
Religiosidade Popular no Brasil Colonial. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 
2009. 
 
VAINFAS, Ronaldo; SOUZA, Juliana Beatriz de. Brasil de Todos os Santos. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Editora, 2000. 
 
VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos pecados: moral, sexualidade e inquisição no 
Brasil: Moral, sexualidade e inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2010.  
 
 
 
 
 


