
  

A MULHER NO BRASIL IMPERIAL: PAPÉIS E RESISTÊNCIAS FEMININAS 
 

Maria do Carmo Nunes 
Leonardo de Carvalho Alves 

Curso: História (EaD)  Período: 8º Área de Pesquisa: Ciências Humanas 
 
 
RESUMO: O presente artigo analisa o papel social e as formas de resistência 
desenvolvidas pelas mulheres no Brasil Imperial, buscando compreender como as 
relações de poder e as normas patriarcais moldaram suas experiências e limitaram 
sua participação na vida pública. A pesquisa baseia-se em revisão bibliográfica e 
análise histórica de fontes secundárias, permitindo examinar as representações 
sociais atribuídas às mulheres, suas condições de vida e trabalho e as estratégias que 
construíram para enfrentar as restrições impostas pela sociedade da época. Os 
procedimentos metodológicos contemplam a investigação das dinâmicas sociais que 
estruturaram os papéis femininos e a identificação das práticas cotidianas que 
expressaram resistência, desde ações discretas de contestação até formas mais 
explícitas de atuação em esferas culturais e políticas. Os resultados evidenciam que, 
apesar de submetidas a rígidas hierarquias de gênero, classe e raça, as mulheres não 
permaneceram passivas, assumindo funções essenciais na economia doméstica e 
regional, participando de debates intelectuais e engajando-se em movimentos sociais, 
especialmente aqueles voltados à abolição e à defesa de novas concepções sobre a 
condição feminina. A análise revela que essas práticas contribuíram para tensionar e, 
em certa medida, transformar os padrões sociais vigentes, ampliando gradualmente 
os espaços de autonomia e redefinindo o significado da atuação feminina no contexto 
imperial. Conclui-se que as mulheres exerceram um papel ativo e plural na construção 
da sociedade brasileira, sendo fundamentais para compreender a formação das 
relações de gênero e as permanências de estruturas desiguais que ainda se 
manifestam na contemporaneidade. 
  
Palavras-chave: História da Mulher. Brasil Império. Gênero. Papéis sociais femininos. 
Resistência. 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



  
 

2 
 

1. INTRODUÇÃO 

O estudo do papel social e das formas de resistência das mulheres no Brasil 
Imperial permite compreender aspectos fundamentais da formação da sociedade 
brasileira e das estruturas de poder que a sustentaram. Durante o período imperial, 
entre 1822 e 1889, a organização social era marcada por hierarquias rígidas, baseadas 
em critérios de gênero, classe e raça. Nesse contexto, a mulher ocupava um espaço 
predominantemente definido pela domesticidade e pela subordinação ao homem, 
reflexo de uma cultura patriarcal que atribuía a ela funções restritas ao âmbito privado. 
No entanto, mesmo diante de tais limitações, as mulheres desenvolveram múltiplas 
formas de resistência, tanto explícitas quanto sutis, que desafiaram as normas 
estabelecidas e contribuíram para a transformação gradual das relações sociais. 

A compreensão desse processo exige uma análise que ultrapasse a visão 
tradicional da mulher como figura passiva. É preciso reconhecer que, dentro das 
condições impostas pela sociedade imperial, muitas mulheres atuaram de modo 
decisivo na economia doméstica e regional, na educação, na cultura e, sobretudo, na 
luta por reconhecimento e autonomia. A resistência feminina manifestou-se de diversas 
maneiras — desde a transgressão de papéis sociais até o engajamento em movimentos 
abolicionistas e na imprensa — configurando um campo de ação que, embora limitado, 
foi essencial para a construção de novas perspectivas de gênero na história do país. 

A questão que orienta esta pesquisa é: como as relações de poder e as normas 
patriarcais moldaram o papel social das mulheres no Brasil Imperial e de que maneira 
elas construíram estratégias de resistência nesse contexto? Daí, parte-se da hipótese 
de que, apesar da rigidez das estruturas patriarcais, as mulheres do período imperial 
não foram apenas vítimas dessas relações, mas também agentes ativas na construção 
de espaços de autonomia e contestação, mesmo que muitas vezes de forma silenciosa 
e não institucionalizada. 

O objetivo geral deste estudo é analisar o papel social e as formas de resistência 
das mulheres no Brasil Imperial, compreendendo como as relações de poder e as 
normas patriarcais moldaram sua posição na sociedade. Para atingir esse propósito, 
buscou-se: descrever as representações sociais atribuídas às mulheres no contexto do 
Brasil Imperial e suas implicações nas práticas cotidianas; refletir sobre como a 
educação e os valores morais reforçaram o modelo de mulher ideal estabelecido; 
investigar as condições de vida e de trabalho feminino nas diferentes classes sociais e 
regiões do Império; identificar manifestações de resistência e as estratégias utilizadas 
pelas mulheres para desafiar ou negociar as normas patriarcais vigentes. 

A relevância deste trabalho reside na necessidade de ampliar o olhar sobre a 
história social do Brasil, dando visibilidade às experiências e contribuições femininas 
frequentemente marginalizadas pela historiografia tradicional. Ao compreender as 
formas de resistência das mulheres no período imperial, torna-se possível reconhecer 
a complexidade das relações de gênero e sua influência na formação da identidade 
social brasileira. Essa análise contribui, ainda, para reflexões contemporâneas acerca 
da permanência de estruturas patriarcais e das lutas por igualdade de gênero. 

A estrutura do trabalho está organizada em três capítulos principais. O primeiro 
aborda o contexto histórico e social do Brasil Imperial, com ênfase na construção dos 
papéis de gênero e nas normas que sustentavam o patriarcado. O segundo capítulo 
analisa as experiências cotidianas das mulheres e suas diferentes inserções na 
sociedade imperial, considerando fatores de classe, raça e região. O terceiro e último 
capítulo examina as diversas formas de resistência feminina, evidenciando como tais 
práticas contribuíram para redefinição do “ser mulher” no Brasil. 

 



  
 

3 
 

2. METODOLOGIA 

A presente pesquisa adota uma abordagem qualitativa, de caráter descritivo e 
analítico, fundamentada em revisão de literatura. Essa opção metodológica justifica-se 
pela natureza do objeto de estudo, que envolve a análise das representações, papéis 
sociais e formas de resistência das mulheres no Brasil Imperial — temas que exigem 
interpretação crítica e contextualizada, mais do que quantificação de dados. 

O caráter qualitativo permite compreender os significados atribuídos às 
experiências femininas, bem como as dinâmicas socioculturais que estruturaram o 
papel das mulheres no período imperial. O enfoque descritivo busca apresentar, de 
forma sistematizada, as características e manifestações do fenômeno estudado, 
enquanto a análise crítica possibilita interpretar como as relações de poder e as normas 
patriarcais influenciaram a vida das mulheres e suas estratégias de resistência. 

A pesquisa baseou-se em uma revisão bibliográfica que abrangeu artigos 
científicos, dissertações, teses e livros que tratam do papel social das mulheres, da 
formação patriarcal brasileira e das formas de resistência feminina no século XIX. O 
levantamento do material foi realizado em fontes acadêmicas de acesso público e 
reconhecida credibilidade, com destaque para o Google Acadêmico e a SciELO 
(Scientific Electronic Library Online). 

Os critérios de seleção das obras incluíram a relevância temática, a contribuição 
teórica para o campo de estudos de gênero e história social, e a atualidade das 
publicações. Foram priorizados trabalhos produzidos nos últimos dez anos, garantindo 
uma atualização conceitual compatível com as discussões contemporâneas sobre 
gênero e poder. No entanto, também foram incorporadas obras clássicas, essenciais 
para compreender os fundamentos históricos e teóricos da questão feminina no 
contexto do Brasil Imperial. 

O procedimento analítico consistiu na leitura, fichamento e categorização do 
material selecionado, com base nos eixos principais do estudo: a construção dos papéis 
de gênero, as condições de vida e trabalho das mulheres, e as diversas formas de 
resistência feminina. A partir dessa sistematização, procedeu-se à análise interpretativa 
e crítica das informações, buscando identificar convergências, divergências e lacunas 
na produção científica sobre o tema. 

Dessa forma, a metodologia adotada permitiu construir uma visão ampla e 
fundamentada acerca das experiências femininas no Brasil Imperial, articulando 
diferentes perspectivas teóricas e contribuindo para o aprofundamento das discussões 
sobre o papel social e a resistência das mulheres na história brasileira. 

 
 

3. DESENVOLVIMENTO 

3.1 Contexto histórico do Império do Brasil 

O Brasil Imperial constituiu-se como um espaço de contradições profundas. À 
sombra da modernidade política e das ideias liberais que orientaram o processo de 
independência e a construção do Estado nacional, formou-se uma sociedade 
rigidamente hierarquizada, assentada sobre bases patriarcais e escravistas. Entre os 
discursos de civilização, progresso e racionalidade, coexistiam práticas de exclusão e 
controle, especialmente dirigidas às mulheres, às pessoas escravizadas e às camadas 
populares. 

Essas contradições revelam o caráter ambíguo da modernidade brasileira: um 
Estado que se afirmava livre e civilizado, mas cuja base econômica e social permanecia 



  
 

4 
 

excludente. A convivência entre liberalismo político e escravidão expressa um projeto 
de modernidade seletiva, que concedia cidadania apenas a um grupo restrito. Nesse 
cenário, o discurso de progresso funcionava como instrumento de legitimação das 
hierarquias de gênero e raça, convertendo a desigualdade em parte do “natural” 
funcionamento da sociedade imperial.  

Dito isso, este capítulo busca compreender o panorama histórico e social desse 
período, examinando as relações entre estrutura política, ordem patriarcal e 
desigualdades de gênero, a partir das perspectivas analisadas por autoras e autores 
que investigaram o século XIX brasileiro sob a ótica da História das Mulheres e das 
relações de poder. 

Durante o Império, o país viveu o desafio de consolidar sua soberania e definir 
os contornos de sua identidade nacional. A independência política de 1822 não 
significou ruptura com a herança colonial, mas antes a continuidade de suas estruturas 
de dominação econômica e social. Como aponta Lyra (2006), a formação do Estado 
Imperial se deu em meio a uma frágil separação entre o público e o privado: os grupos 
de poder transitavam entre ambos os espaços, articulando seus interesses na 
construção de um Estado centralizado e excludente. A monarquia constitucional 
mantinha-se apoiada em uma elite agrária e escravocrata, cujo domínio se estendia 
tanto sobre as instituições públicas quanto sobre a organização da vida cotidiana. 

Essa permeabilidade entre o público e o privado evidenciava não apenas a 
confusão institucional do período, mas também a naturalização do poder masculino. O 
Estado refletia a lógica doméstica do patriarcado, em que o homem — chefe de família 
— era também o chefe político. Assim, a construção do Estado nacional consolidou a 
exclusão feminina da esfera pública, ao mesmo tempo em que reforçava a autoridade 
masculina como princípio organizador da sociedade. 

Nesse contexto, o sistema patriarcal consolidou-se como uma das colunas de 
sustentação da ordem social. Entendido como um regime de autoridade masculina, o 
patriarcado do século XIX operava por meio da subordinação legal, moral e simbólica 
das mulheres, das crianças e das pessoas escravizadas ao poder do homem — pai, 
marido ou senhor. Conforme destaca Sanches (2008), tratava-se de uma sociedade 
conservadora, profundamente moralista e estruturada por normas de conduta que 
visavam manter a “ordem” e a hierarquia. A mulher, em especial, era confinada ao 
espaço doméstico e avaliada pela moral católica que definia virtudes como docilidade, 
pureza e submissão. Essa concepção de feminilidade reforçava a separação entre os 
mundos público e privado, tornando o lar o local “natural” da mulher e o espaço político 
um domínio exclusivo dos homens. 

A ideologia patriarcal associava-se a um discurso médico, religioso e jurídico que 
legitimava a inferioridade feminina. Del Priore e colaboradores (2004) observam que o 
século XIX foi também o século do romance, gênero literário que difundiu o ideal da 
mulher como “anjo do lar” — figura moralizadora, maternal e dócil, símbolo da virtude 
doméstica. Essa construção literária e cultural não era neutra: servia à consolidação 
dos valores burgueses e à naturalização das diferenças de gênero. Telles (2004) 
complementa que, ao definir a mulher como ajudante do homem e educadora dos filhos, 
o discurso burguês vinculava o feminino à natureza e à emoção, em oposição à razão 
e à cultura, atributos tidos como masculinos. Assim, a mulher era vista como o “outro” 
— o ser a ser guiado, dominado e controlado —, enquanto o homem encarnava o sujeito 
racional e produtor da cultura. 

A educação feminina, como ressalta Santana (2014), assumiu papel central 
nesse projeto de controle social. O ensino voltado às mulheres tinha por objetivo formar 
esposas e mães dedicadas, e não cidadãs autônomas. A instrução limitava-se às 



  
 

5 
 

chamadas “prendas domésticas”, reforçando o confinamento da mulher ao lar e sua 
exclusão dos espaços de saber e poder. Ao mesmo tempo, a expansão do ensino 
elementar e a lenta abertura de escolas femininas no Império indicam tensões e 
transformações graduais. As tentativas de educar a mulher, ainda que sob moldes 
patriarcais, permitiram-lhe algum contato com a leitura e a escrita — instrumentos que, 
mais tarde, serviriam como vias de contestação e emancipação. 

A partir da segunda metade do século XIX, algumas mulheres começaram a 
romper os limites impostos. Autoras como Nísia Floresta, Narcisa Amália e Júlia Lopes 
de Almeida desafiaram o monopólio masculino da palavra escrita, denunciando a 
desigualdade e reivindicando a instrução como direito (Telles, 2004). Ainda que 
cercadas por preconceitos, essas escritoras inauguraram espaços de expressão 
feminina no mundo das letras, transformando o ato de escrever em forma de resistência 
cultural. O surgimento de jornais e periódicos voltados às mulheres, como “O Sexo 
Feminino” (1873), analisado por Menegatt (2024), revela a busca por participação 
pública, ainda que mediada pelas convenções morais do tempo. Nesses impressos, 
discutiam-se a educação, o casamento e a desigualdade racial e social que atravessava 
o universo feminino. 

Contudo, o patriarcado não se manifestava de maneira homogênea. Enquanto 
as mulheres brancas da elite ocupavam o papel idealizado de guardiãs da moral e da 
família, as mulheres negras e pobres eram empurradas para as margens da sociedade. 
Menegatt (2024) aponta que o discurso que pretendia criar uma “mulher universal” 
invisibilizava a mulher negra, cujas experiências não cabiam no modelo burguês. Para 
elas, o espaço privado não significava refúgio, mas extensão do trabalho forçado e da 
exploração. A abolição da escravidão, em 1888, não lhes garantiu cidadania plena; 
continuaram a enfrentar a exclusão econômica e o estigma social que as afastava dos 
ideais de feminilidade difundidos pela elite. 

A análise da mulher negra nesse contexto permite compreender que o 
patriarcado brasileiro era atravessado por hierarquias raciais. O modelo de “mulher 
universal” funcionava como instrumento de apagamento das diferenças, reforçando a 
centralidade do olhar branco e burguês. No entanto, as experiências das mulheres 
negras revelam que a resistência também se fazia na sobrevivência cotidiana — na 
religiosidade, no trabalho e na maternidade —, dimensões que redefinem o conceito de 
protagonismo feminino no século XIX. 

O patriarcado oitocentista estava intimamente ligado à estrutura escravista e às 
políticas de controle moral e racial. Sanches (2008, p. 79) demonstra que as mulheres 
e os “vadios” eram constantemente vigiados e punidos, pois representavam desvios da 
ordem social e sexual. O controle da sexualidade feminina e da vida doméstica era 
peça-chave para a manutenção do poder masculino e da moralidade pública. Assim, o 
corpo da mulher — especialmente o corpo negro — tornava-se campo de disputa entre 
moral, ciência e religião, submetido à tutela médica e ao olhar punitivo das instituições. 

Mesmo diante dessas restrições, a presença das mulheres na cena pública foi 
mais expressiva do que muitas vezes se supõe. Lyra (2006, p. 107-108) destaca que, 
durante o Império, grupos de mulheres elaboraram manifestos políticos, assinaram 
petições e fundaram associações abolicionistas, reivindicando voz em causas coletivas. 
Embora privadas dos direitos políticos formais, como o voto ou o exercício de cargos 
públicos — negados até mesmo à princesa Isabel, conforme discute Chimenez et al. 
(2020) —, essas mulheres atuaram em espaços de mobilização que tensionavam as 
fronteiras entre o doméstico e o público. Essa atuação revela que a história do Brasil 
Imperial não se resume ao domínio masculino, mas inclui formas plurais de resistência 
feminina e popular. 



  
 

6 
 

A virada do século XIX para o XX trouxe transformações graduais nesse 
panorama. A urbanização, a imprensa e as reformas educacionais abriram novas 
brechas para a presença das mulheres em espaços antes interditos. Telles (2004) 
observa que o “anjo do lar” começa a dar lugar a figuras mais complexas, como a mulher 
letrada, a professora, a escritora — e também à mulher histérica, retratada pela 
literatura e pela medicina como desvio da norma. Essas representações evidenciam o 
embate entre modernidade e tradição, entre o desejo de emancipação e os mecanismos 
de controle que persistiam sob novas formas. 

Assim, tem-se que o Brasil Imperial foi um território marcado pela convivência 
entre avanços institucionais e permanências estruturais. A modernização política 
coexistiu com o escravismo; a construção do Estado liberal, com a exclusão social; e o 
discurso de civilização, com a violência simbólica e moral do patriarcado. Como 
demonstram as autoras analisadas, a história social do Império não pode ser 
compreendida sem considerar a dimensão de gênero, que atravessa as relações de 
poder, a produção cultural e o imaginário social. O patriarcado oitocentista não apenas 
moldou as relações familiares e a moral pública, mas definiu quem podia ser sujeito de 
direitos, de voz e de história. E foi contra essas amarras que as mulheres, com 
diferentes cores, classes e origens, começaram a escrever — literalmente — os 
primeiros capítulos de sua própria emancipação. 

 
 

3.2 O cotidiano e os papéis sociais femininos no Brasil imperial 

O cotidiano feminino no Brasil Imperial expressava de forma contundente as 
contradições e desigualdades estruturais que atravessavam a sociedade oitocentista. 
A organização patriarcal e escravocrata do período produzia uma rígida hierarquia de 
papéis sociais, na qual o lugar da mulher era definido pela cor da pele, pela condição 
jurídica e pela classe social. Enquanto às mulheres brancas e burguesas cabia o papel 
de guardiãs da moral e dos costumes, às mulheres negras — sobretudo as 
escravizadas — eram destinados os espaços do trabalho forçado, da violência e da 
invisibilidade. Entre a domesticidade e a servidão, as experiências femininas revelam 
tanto as formas de dominação quanto as possibilidades de resistência inscritas no 
cotidiano. 

A vida cotidiana das mulheres brancas da elite se desenrolava em um universo 
cuidadosamente regulado pela moral religiosa e pelas convenções sociais. Como 
observa Del Priore e colaboradores (2004), o século XIX foi marcado pela difusão do 
ideal burguês da “mulher virtuosa”, cuja função primordial era o zelo pela família e pelo 
lar. A literatura romântica, em especial, serviu de instrumento para consolidar esse 
modelo de feminilidade, apresentando a mulher como o “anjo do lar” — símbolo da 
pureza, da doçura e da obediência. Telles (2004) acrescenta que, no ideário burguês, 
a mulher foi concebida como auxiliar do homem e educadora dos filhos, vinculada à 
natureza e à emoção, em contraposição ao homem racional e produtivo. Assim, o 
espaço doméstico se tornou o cenário privilegiado da atuação feminina, configurando-
se como extensão da ordem moral e patriarcal. 

As mulheres burguesas eram socializadas desde cedo para desempenhar 
papéis de docilidade e recato. A educação feminina, restrita às “prendas domésticas”, 
tinha por objetivo prepará-las para o casamento, e não para a vida pública. Nas escolas 
destinadas às meninas, ensinava-se a costurar, bordar, cuidar dos filhos e administrar 
o lar. O acesso à leitura e à escrita, quando permitido, era limitado a textos religiosos e 
morais, voltados para a consolidação do ideal de feminilidade submissa. Santana (2014) 



  
 

7 
 

explica que a instrução feminina era vista como instrumento de controle, e não de 
emancipação, uma vez que visava reforçar a obediência ao pai e ao marido, e perpetuar 
a autoridade masculina no interior das famílias. 

O cotidiano da mulher burguesa estava, portanto, condicionado à domesticidade. 
O lar, concebido como espaço de virtude e moralidade, funcionava também como 
espaço de vigilância e confinamento. Sanches (2008) observa que o século XIX foi 
permeado por um conservadorismo moral intenso, no qual as mulheres eram 
“constantemente cerceadas em padrões de gênero fechados”, obrigadas a manter uma 
imagem pública de recato e dependência. A vida social das mulheres de elite limitava-
se a visitas familiares, eventos religiosos e festas cuidadosamente reguladas. Sua 
reputação era seu principal patrimônio, e qualquer desvio de conduta podia resultar em 
exclusão social. 

Mesmo diante dessas restrições, o espaço doméstico não era isento de tensões. 
Telles (2004) afirma que as mulheres, enclausuradas em casas e sobrados, 
experimentavam um profundo sentimento de alienação, que as levava, muitas vezes, a 
escrever em segredo — diários, cartas e cadernos íntimos — como forma de dar voz a 
si mesmas. Esses “cadernos goiabada”, como os denomina Lygia Fagundes Telles ao 
referir-se às primeiras tentativas de expressão feminina, representam um dos poucos 
espaços de subjetividade possível para a mulher oitocentista. A escrita, mesmo limitada, 
tornava-se um gesto de resistência simbólica, uma maneira de afirmar a própria 
existência dentro de um mundo que lhe negava autonomia. 

Em contraste com o cotidiano burguês, a vida das mulheres negras, 
escravizadas ou libertas, era marcada pela exploração física e pelo controle violento de 
seus corpos e de seu trabalho. Enquanto as senhoras de elite se dedicavam à 
preservação da moral familiar, as mulheres negras sustentavam o cotidiano dessas 
famílias com o suor e a servidão. Sanches (2008) evidencia que o século XIX foi um 
período de intensificação da violência de gênero e de classe, no qual as mulheres 
escravizadas eram tanto vítimas quanto sobreviventes de uma ordem social 
profundamente hierarquizada. Submetidas à dupla opressão do patriarcado e da 
escravidão, desempenhavam papéis múltiplos — domésticas, amas de leite, lavadeiras, 
cozinheiras, trabalhadoras do campo —, muitas vezes expostas à exploração sexual e 
às punições corporais. 

A mulher negra, nesse contexto, não era vista como sujeito moral ou social, mas 
como mera força de trabalho e objeto de desejo. Menegatt (2024) observa que o 
discurso da “mulher universal” criado pelo feminismo burguês oitocentista excluía 
completamente as experiências das mulheres negras, que não se encaixavam no ideal 
de virtude e pureza difundido pela elite. Se à mulher branca cabia o silêncio respeitável, 
à mulher negra impunha-se o silêncio pela violência. A ausência de direitos e a 
precariedade das condições de vida tornavam o cotidiano da mulher escravizada uma 
luta constante pela sobrevivência. Ainda assim, a resistência feminina se manifestava 
em gestos cotidianos — na solidariedade entre mulheres, nas práticas religiosas afro-
brasileiras, nas fugas e nas pequenas transgressões à autoridade senhorial. 

A diferença entre os cotidianos feminino e masculino no Brasil Imperial também 
refletia as desigualdades raciais e de classe. Enquanto os homens brancos ocupavam 
o espaço público — na política, no comércio, na administração —, as mulheres, tanto 
brancas quanto negras, permaneciam sob tutela. A lei civil negava-lhes autonomia 
jurídica e restringia sua capacidade de agir. Como demonstra Perosa (2017), as 
mulheres eram consideradas legalmente “incapazes de falar por si”, subordinadas à 
vontade do pai ou do marido. Essa incapacidade civil reforçava a ideia de que a mulher 
não era cidadã plena, mas dependente e passiva. O patriarcado, nesse sentido, não 



  
 

8 
 

era apenas uma estrutura moral, mas também uma instituição jurídica que definia a 
posição social de cada indivíduo. 

Os papéis sociais femininos, embora rigidamente demarcados, não eram 
estáticos. As transformações políticas e culturais do final do século XIX — a 
urbanização, o crescimento da imprensa, a abolição da escravidão — criaram novas 
possibilidades de atuação para as mulheres. Lyra (2006) destaca que, mesmo 
confinadas ao espaço privado, as mulheres participaram de movimentos abolicionistas 
e causas públicas, redigindo manifestos e promovendo associações políticas femininas. 
Essa atuação, ainda que restrita, revela que o cotidiano feminino podia ser também um 
espaço de mobilização e resistência. O gesto de escrever, reunir-se e discutir ideias 
significava desafiar as fronteiras impostas pela sociedade patriarcal. 

A presença feminina no mundo das letras, conforme analisa Telles (2004), foi um 
dos indícios mais expressivos dessa transformação. Mulheres como Nísia Floresta e 
Narcisa Amália utilizaram a escrita como meio de denunciar a hipocrisia da moral 
burguesa e questionar os papéis sociais que lhes eram atribuídos. Ao escrever sobre o 
amor, a maternidade ou a educação, elas revelavam as contradições de uma sociedade 
que as exaltava como símbolo da pureza, mas as mantinha subordinadas. O simples 
ato de escrever constituía, portanto, uma forma de insurgência silenciosa, um modo de 
afirmar a existência de um pensamento feminino em meio ao domínio masculino da 
cultura. 

No entanto, o contraste entre as experiências da mulher branca e da mulher 
negra persistiu como uma das marcas mais cruéis do Brasil Imperial. Enquanto a 
burguesa vivia sob o jugo da moral e da clausura, a mulher negra enfrentava o peso do 
trabalho e da violência. Uma e outra eram prisioneiras do mesmo sistema patriarcal, 
ainda que de formas distintas. A primeira era idealizada e tutelada; a segunda, 
explorada e punida. Menegatt (2024) afirma que a tentativa de criar uma imagem única 
de mulher apagou as diferenças de raça e classe, perpetuando a exclusão da mulher 
negra dos espaços de representação e de fala. Nesse sentido, o patriarcado brasileiro 
deve ser compreendido não apenas como uma estrutura de gênero, mas como um 
sistema interseccional de poder, no qual raça e classe desempenham papel central. 

Apesar das opressões, a vida cotidiana das mulheres no Brasil Imperial não se 
reduzia à passividade. Em seus gestos, palavras e silêncios, as mulheres construíam 
formas de resistência, por vezes invisíveis, mas profundamente significativas. Aquelas 
que ousaram escrever, ensinar, trabalhar ou simplesmente sonhar com uma vida 
diferente lançaram as bases para a lenta transformação social que se seguiria. Como 
sugere Telles (2004), ao “matar o anjo do lar” — a imagem idealizada da mulher dócil e 
submissa —, as escritoras e mulheres do século XIX abriram caminho para o 
reconhecimento do feminino como sujeito histórico e criador. Já as mulheres negras, 
cuja luta se travava no terreno do corpo e do trabalho, resistiram afirmando a vida, a 
solidariedade e a dignidade diante da violência cotidiana. 

Assim, o cotidiano feminino no Brasil Imperial revela a complexa tessitura de uma 
sociedade marcada pela desigualdade e pela resistência. Entre o bordado e a enxada, 
entre o caderno e a senzala, as mulheres teceram, cada uma à sua maneira, os fios de 
uma história que não lhes era permitida contar. O contraste entre a mulher burguesa e 
a mulher negra não deve ser visto apenas como oposição, mas como parte de uma 
mesma estrutura de dominação que, ao longo do tempo, seria tensionada por ambas. 
A vida cotidiana, em sua dimensão silenciosa e persistente, foi o espaço em que as 
mulheres — de todas as cores e condições — começaram a subverter, ainda que 
timidamente, os alicerces do patriarcado que as aprisionava. 

 



  
 

9 
 

 

3.3 Formas de resistência e construção de espaços de autonomia feminina 

O Brasil Imperial, edificado sobre os alicerces do patriarcado, da escravidão e da 
hierarquia social, parecia não deixar margem para a autonomia das mulheres. No 
entanto, foi justamente nesse ambiente de controle moral, jurídico e simbólico que se 
delinearam variadas formas de resistência e criação de espaços de atuação feminina. 
Essas resistências — ora discretas e cotidianas, ora explícitas e organizadas — revelam 
que, mesmo em meio à subordinação e à vigilância, as mulheres foram agentes de 
transformação social e cultural. Suas práticas, palavras e silêncios reconfiguraram os 
limites do possível dentro de uma ordem que buscava reduzi-las à obediência e ao 
anonimato. 

É importante compreender, contudo, que essas transformações não devem ser 
lidas como rupturas imediatas, mas como fissuras graduais no edifício patriarcal. As 
resistências femininas não anularam o domínio masculino, mas revelaram sua 
fragilidade e os espaços de negociação possíveis dentro dele. Cada gesto de autonomia 
— por menor que fosse — reconfigurava os contornos da obediência e redefinia o 
sentido de “feminino” no Brasil oitocentista, demonstrando que o poder patriarcal era 
sustentado tanto pela coerção quanto pelo consentimento social. 

A resistência feminina no século XIX brasileiro deve ser compreendida em sua 
multiplicidade. A condição de gênero se articulava a fatores como classe, cor e posição 
social, definindo diferentes modos de enfrentamento da dominação. As mulheres 
brancas da elite, as mulheres pobres e as mulheres negras, escravizadas ou libertas, 
partilhavam uma realidade de exclusão, mas a vivenciavam de formas distintas. Como 
analisa Sanches (2008), a sociedade imperial era profundamente moralista e autoritária, 
e buscava enquadrar tanto as mulheres quanto os “vadios” e os escravos em rígidos 
códigos de conduta. Essa tentativa de controle, paradoxalmente, gerou brechas por 
onde emergiram gestos de resistência — individuais ou coletivos — que, embora sutis, 
corroíam as bases simbólicas da ordem patriarcal. 

Entre as mulheres da elite, a escrita e a leitura foram instrumentos decisivos na 
busca por autonomia. Mesmo que a educação feminina tivesse como objetivo principal 
moldar boas esposas e mães — o que Santana (2014) identifica como “instrução moral 
e doméstica” —, o simples acesso à palavra escrita possibilitou a construção de 
subjetividades femininas mais complexas. Telles (2004) explica que, excluídas da 
criação cultural e confinadas ao espaço privado, muitas mulheres escreveram diários, 
cartas e reflexões íntimas como forma de preservar um espaço de individualidade. 
Esses escritos, ainda que destinados ao esquecimento, representavam o início de um 
processo de autoafirmação intelectual e emocional. Ao escrever, a mulher burguesa 
apropriava-se de uma linguagem que historicamente lhe fora negada, e transformava o 
ato de registrar em uma forma de resistência simbólica. 

Tais práticas de escrita revelam que a resistência feminina nem sempre se 
expressa por meio do confronto direto, mas também pela criação de subjetividades 
alternativas. O ato de narrar a própria experiência rompeu com o silêncio imposto às 
mulheres, afirmando a legitimidade de suas emoções e reflexões. Assim, a palavra 
escrita funcionou como território simbólico de emancipação, no qual a mulher pôde se 
reconhecer como sujeito pensante, mesmo quando a sociedade insistia em tratá-la 
como objeto do discurso masculino. 

Esse movimento ganhou expressão mais ampla a partir da segunda metade do 
século XIX, quando algumas mulheres passaram a publicar em jornais e revistas. 
Autoras como Nísia Floresta, Narcisa Amália e Júlia Lopes de Almeida desafiaram o 



  
 

10 
 

monopólio masculino da palavra e da moral pública. Segundo Telles (2004), essas 
escritoras compreenderam que, para se tornarem criadoras, precisavam “matar o anjo 
do lar”, libertar-se da imagem idealizada da mulher dócil e submissa. A escrita tornava-
se, portanto, um espaço de insurgência — um modo de enfrentar o confinamento 
simbólico imposto pela cultura patriarcal. Ao narrar suas próprias experiências, elas 
inauguravam um discurso de mulher sobre a mulher, substituindo o olhar masculino 
pelo olhar de si mesmas. 

Ao lado da escrita, outras práticas também revelavam estratégias femininas de 
autonomia. Lyra (2006) mostra que, no cenário político do Império, grupos de mulheres 
participaram ativamente de manifestações públicas, redigiram petições e organizaram 
associações abolicionistas. Essas ações, embora muitas vezes invisibilizadas pela 
historiografia tradicional, demonstram que o engajamento político feminino não era 
inexistente, mas frequentemente deslocado para formas coletivas e solidárias de 
atuação. Mesmo sem o direito ao voto ou à representação institucional — negados 
inclusive à princesa Isabel, conforme observa Chimenez et al. (2020) —, as mulheres 
encontraram modos de interferir nas discussões públicas e de se fazer ouvir por meio 
de discursos e gestos coletivos. 

A presença feminina nesses espaços políticos questiona a própria definição de 
cidadania no Brasil imperial. Ao participar de campanhas e associações, as mulheres 
reivindicavam não apenas causas específicas, mas o reconhecimento simbólico de sua 
voz pública. Essa atuação demonstra que o político ultrapassa as fronteiras 
institucionais: ao escrever, reunir-se ou educar outras mulheres, elas produziram uma 
forma alternativa de cidadania, construída a partir da solidariedade e da prática 
comunitária, antecipando debates que se consolidariam apenas no século XX. 

Essas mobilizações femininas articulavam-se também à expansão da imprensa, 
que, segundo Martins e Costa (2024), foi um dos principais veículos de difusão de ideias 
liberais e de contestação social no século XIX. A liberdade de imprensa, conquistada 
em 1821, abriu espaço para debates sobre cidadania, educação e moral. Nesse 
ambiente, surgiram periódicos femininos como o "Jornal das Senhoras" (1852) e o “O 
Sexo Feminino” (1873), que, conforme analisa Menegatt (2024), se tornaram 
instrumentos de reivindicação do espaço público e de denúncia das desigualdades 
entre homens e mulheres. Esses impressos, escritos e dirigidos por mulheres, 
representavam uma conquista simbólica: o direito à palavra. Neles, as mulheres não 
apenas reproduziam as normas sociais, mas também questionavam os limites de seu 
próprio papel na sociedade imperial. 

Contudo, as formas de resistência não se limitavam à esfera letrada. As mulheres 
negras e escravizadas desenvolveram modos específicos de luta, enraizados em suas 
experiências de opressão e sobrevivência. Sanches (2008) descreve como essas 
mulheres, submetidas ao trabalho forçado e à violência cotidiana, protagonizaram 
gestos de insubordinação que variavam desde fugas e sabotagens até alianças de 
solidariedade. A religiosidade afro-brasileira, por exemplo, foi um espaço fundamental 
de resistência cultural e espiritual, permitindo que mulheres negras preservassem suas 
memórias e identidades sob o manto da devoção católica. No campo e nas cidades, a 
oralidade, os cantos e as festas populares funcionavam como linguagens de resistência, 
desafiando a lógica da submissão. 

Ao analisar o lugar das mulheres negras no final do século XIX, Menegatt (2024) 
enfatiza que a criação de uma “mulher universal” — modelo idealizado pela cultura 
burguesa — apagou a presença das mulheres negras do discurso sobre emancipação. 
Entretanto, a ausência nos registros não significa ausência de ação. As mulheres 
escravizadas resistiram em silêncio, transformando o cotidiano em território político. 



  
 

11 
 

Sua luta não se dava nas letras, mas nos corpos e nas práticas: cuidar dos filhos de 
outras mulheres, alimentar famílias inteiras, negociar liberdade, escapar de senhores. 
Essa resistência cotidiana, como evidenciado por Sanches (2008), era também uma 
forma de afirmar humanidade diante de um sistema que as desumanizava. 

A abolição da escravidão em 1888 e as mudanças urbanas e culturais do período 
republicano não apagaram essas desigualdades, mas ampliaram as possibilidades de 
expressão feminina. O final do século XIX, como descreve Telles (2004), foi marcado 
pela emergência de novas figuras femininas na literatura e na vida pública — a 
professora, a jornalista, a escritora —, que começaram a romper o confinamento 
doméstico. Ao mesmo tempo, a figura da mulher “histérica”, analisada pela autora, 
refletia a tentativa médica de patologizar toda mulher que se afastasse do ideal de 
docilidade. Assim, o discurso científico do período tentou reapropriar-se da rebeldia 
feminina, classificando-a como doença ou desvio. Mas, ainda que medicalizada ou 
moralmente condenada, a mulher que ousava pensar e escrever desestabilizava os 
alicerces de uma ordem que a queria muda e imóvel. 

As resistências femininas no Brasil Imperial, portanto, não podem ser 
compreendidas apenas como episódios isolados, mas como parte de um processo 
contínuo de construção de autonomia. Essa autonomia não se restringia à conquista de 
direitos políticos — ausentes à época —, mas manifestava-se na reconfiguração dos 
espaços simbólicos e culturais. Ao apropriar-se da escrita, ao organizar-se 
politicamente, ao educar outras mulheres, ou simplesmente ao sobreviver com 
dignidade, cada mulher que resistiu contribuiu para o alargamento dos limites do 
possível. A resistência feminina foi, nesse sentido, uma pedagogia da liberdade, 
construída passo a passo, palavra a palavra, gesto a gesto. 

A força desse movimento reside exatamente em sua pluralidade. As mulheres 
burguesas, confinadas em suas casas, romperam o silêncio ao escrever. As mulheres 
negras, exploradas e violentadas, resistiram ao transformar o trabalho, a fé e a 
solidariedade em armas simbólicas. As mulheres da classe média emergente 
encontraram na educação e na imprensa o caminho para a participação pública. Todas 
elas, em suas diferenças, subverteram o papel que lhes foi imposto, redefinindo o 
significado de ser mulher em uma sociedade que lhes negava voz e autonomia. 

Assim sendo, observa-se que o legado dessas resistências se manifesta não 
apenas nas conquistas posteriores, mas na própria consciência de que o feminino é 
também produtor de história. Como observa Telles (2004), o ato de escrever, de pensar 
e de criar tornou-se a forma mais profunda de insurgência contra o patriarcado. Ao 
romper o espelho em que por séculos se viram apenas como reflexo do homem, as 
mulheres oitocentistas começaram a se reconhecer como sujeitos de si mesmas — e, 
com isso, inauguraram os primeiros espaços reais de autonomia feminina no Brasil. 

 
 

4. CONCLUSÃO 

A análise do papel social e das formas de resistência das mulheres no Brasil 
Imperial evidencia a complexidade das relações de poder que moldaram a experiência 
feminina ao longo do século XIX. Embora submetidas a um regime patriarcal que 
restringia sua atuação ao espaço doméstico e às funções de cuidado, as mulheres não 
se limitaram a ocupar uma posição passiva dentro da ordem social. Ao contrário, 
desenvolveram estratégias múltiplas — algumas discretas, outras abertamente 
contestatórias — que revelam sua condição de agentes históricos capazes de atuar, 
negociar e resistir, mesmo dentro de estruturas profundamente excludentes. 



  
 

12 
 

Os resultados deste estudo demonstram que a rigidez das normas de gênero 
não impediu que mulheres, pertencentes a distintas classes, raças e regiões, 
construíssem formas próprias de intervenção no cotidiano. Em meio às desigualdades 
sociais, a resistência manifestou-se tanto na gestão econômica dos lares e na 
participação em atividades produtivas quanto no engajamento em movimentos políticos 
e culturais, como o abolicionismo e a atuação na imprensa. Essas práticas, ainda que 
frequentemente invisibilizadas pela historiografia tradicional, mostram que a agência 
feminina no Brasil Imperial foi mais plural e dinâmica do que sugerem as narrativas 
centradas exclusivamente na subordinação. 

Ao descrever as representações sociais atribuídas às mulheres e seus efeitos 
sobre a vida cotidiana, esta pesquisa evidencia o impacto de valores morais e da 
educação na reprodução do ideal de feminilidade vigente. No entanto, esses mesmos 
espaços — a família, a escola, o trabalho, a religião — também foram ambientes nos 
quais as mulheres exerceram resistências silenciosas, desestabilizando expectativas 
sociais e ampliando, ainda que de maneira incremental, seus horizontes de autonomia. 
A tensão entre controle patriarcal e práticas de resistência revela que a experiência 
feminina no período imperial deve ser compreendida não como estática, mas como 
resultado de disputas constantes por reconhecimento e agência. 

Além disso, a investigação das diferenças de classe e raça demonstrou que as 
desigualdades estruturais influenciaram fortemente tanto as formas de opressão quanto 
as possibilidades de resistência. Mulheres negras escravizadas, por exemplo, 
elaboraram estratégias específicas de sobrevivência, fuga e solidariedade comunitária, 
enquanto mulheres brancas de elite recorreram sobretudo a mecanismos discursivos, 
educacionais e culturais para tensionar as normas vigentes. Essa diversidade de 
experiências reforça a necessidade de pensar o papel feminino no Brasil Imperial de 
forma interseccional, reconhecendo que gênero não pode ser analisado isoladamente 
das demais dimensões sociais. 

Ao identificar e discutir essas múltiplas expressões de resistência, este estudo 
contribui para ampliar a compreensão da história social brasileira, integrando à análise 
histórica vozes e experiências tradicionalmente marginalizadas. A constatação de que 
as mulheres atuaram como agentes transformadoras — ainda que dentro de margens 
estreitas — permite reinterpretar a formação das relações de gênero no país e ilumina 
permanências e rupturas que se projetam até o presente. 

Por fim, ao recuperar e valorizar essas trajetórias, reafirma-se a importância de 
revisitar criticamente o passado para compreender os desafios contemporâneos 
relacionados à igualdade de gênero. As práticas de resistência identificadas no Brasil 
Imperial não apenas revelam a historicidade das lutas femininas, mas também oferecem 
subsídios para reflexões atuais sobre as persistentes estruturas patriarcais. Assim, este 
trabalho reforça que a história das mulheres é parte indissociável da história do Brasil e 
deve seguir ocupando espaço central nas análises que buscam compreender a 
formação e transformação da sociedade brasileira. 

 
 
 

 

 

 



  
 

13 
 

REFERÊNCIAS 

 
CHIMENEZ, A. C. de O.; RONCATO, C. L.; GITIRANA, J. H. A construção da mulher 
como sujeita constitucional na história brasileira: a princesa imperial e os direitos 
políticos. Caderno PAIC, [S. l.], v. 21, n. 1, p. 577–600, 2020. Disponível em: 
https://cadernopaic.fae.emnuvens.com.br/cadernopaic/article/view/424. Acesso em: 
27 ago. 2025. 

PRIORE, Mary del. História das mulheres no Brasil. 7. ed. São Paulo: Contexto, 
2004. 

LYRA, Maria de Lourdes Viana. A atuação da mulher na cena pública: diversidade 
de atores e de manifestações políticas no Brasil imperial. Almanack Braziliense, 
São Paulo, n. 3, p. 105-122, 1 maio 2006. Disponível em: 
https://revistas.usp.br/alb/article/view/11637. Acesso em: 27 ago. 2025. 

MARTINS, Ana Luzia Pereira; COSTA, Isadora de Mélo Escarrone. Entre 
silenciamentos e fissuras nas zonas proibidas: mulheres em cena na construção do 
Brasil Império. Sillogés, Rio de Janeiro, v. 6, n. 1, p. 1–19, 1 jun. 2024. Disponível 
em: https://historiasocialecomparada.org/revistas/index.php/silloges/article/view/16. 
Acesso em: 27 ago. 2025. 

MENEGATT, Karen. Entre o público e o privado: os lugares das mulheres burguesas 
e das mulheres negras no final do século XIX. Revista Angelus Novus, São Paulo, 
Brasil, v. 15, n. 20, p. 215634, 2024. DOI: 10.11606/issn.2179-5487.20.2024.215634. 
Disponível em: https://revistas.usp.br/ran/article/view/215634. Acesso em: 27 ago. 
2025. 

PEROSA, Julia Balbinotti. “Incapazes de falar por si”: as mulheres no direito 
brasileiro do século XIX. 2017. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em 
História) – Universidade Federal de Santa Catarina, Centro de Filosofia e Ciências 
Humanas, Florianópolis, 2017. Disponível em: 
https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/179745/TCC_Julia_Balbinotti_
Perosa.pdf?sequence=1&isAllowed=y. Acesso em: 27 ago. 2025. 

SANCHES, Nanci Patrícia Lima. Fora do tom, fora da ordem: vadios, mulheres e 
escravos no império do Brasil. Caderno Espaço Feminino, [S. l.], v. 17, n. 1, p. 79–
93, 2008. Disponível em: https://seer.ufu.br/index.php/neguem/article/view/380. 
Acesso em: 27 ago. 2025. 

SANTANA, Ramon Ferreira. A instrução da fêmea: a educação da mulher brasileira 
no século XIX. Revista Tempos e Espaços em Educação, São Cristóvão, v. 7, n. 
12, p. 137–150, 2014. DOI: 10.20952/revtee.v0i0.2961. Disponível em: 
https://periodicos.ufs.br/revtee/article/view/2961. Acesso em: 24 nov. 2025. 

TELLES, Norma. Escritoras, escritas, escrituras. In: DEL PRIORE, Mary (org.); 
BASANEZI, Carla (coord.). História das mulheres no Brasil. 7. ed. São Paulo: 
Contexto, 2004. 

 

https://cadernopaic.fae.emnuvens.com.br/cadernopaic/article/view/424
https://revistas.usp.br/alb/article/view/11637
https://historiasocialecomparada.org/revistas/index.php/silloges/article/view/16
https://revistas.usp.br/ran/article/view/215634
https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/179745/TCC_Julia_Balbinotti_Perosa.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/179745/TCC_Julia_Balbinotti_Perosa.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://seer.ufu.br/index.php/neguem/article/view/380
https://periodicos.ufs.br/revtee/article/view/2961

